• مقالة

## التعليم الديني والموروث وجدلية المنهج والموروث

•د.صالح الوائلي

الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة ، بل تعبر عن رأى أصحابها 🆺

## ■ مقدّمة

يعـدّ التعليـم - بـدون أيّ منــازع - العنصــر الأُهـّـم فـى تأميـن وصـول الأفـكار ًوترسـيخها فـى ذهنيّــة المخاطبيــن، بــل ومــن أكثــر الآليّـات الفاعلــة والمؤثـرة فــى تكــوّن قناعات النـاس وسـلوكيّاتهم، فمجـال التعليــم الّــذي تنشأ في أحضانـه عقـول الأجيــال وتنمــو كفاءات المجتمع وقياداته، لـه الـدور الأبـرز فَى عمليَّـة صِياغَـة الشخصيَّة المجتمعيَّـة؛ لَأنـه يمثِّل كمَّا معرفيًّا وتراكمًا مفاهيميًّا بتلقّاه المتعلّم ون منلذ نعوملة أظفارهم حتّـى كهولتهـم؛ فالتعليـم هــو مــن أبــرز الأدوات الَّتِي ترسم سلوكيَّة أَفراد المجتمع وتفكيرهم الّـذي ينعكـس علـى مجمـل تعاطيهم مع قضاياهم المختلفة وبلورة مواقفهـم.

وبهذا تكون الممارسة التعليميّة وطبيعة المنهج المتّبع فيها مـن العناصـر الأكثـر تأثيـرًا وفاعليّةً فـي عمليّة بنـاء الأمن الفكريّ والمجتمعـيّ؛ لـذا ينبغـي لـكلّ مـن يتصـدّي لرسـم اسـتراتيجيّة الأمن الفكـريّ والمجتمعيّ أن لا يُغفل - بحـال مـن الأحـوال - الجانـب التعليمــيّ والمنهــجّ المتّبــع في هــذا المجال، بل لا بدّ من البدء بدراسة المفردات التعليميّــة، سـيّما مـادّة الـحرس الدينــىّ مـن حيث المنهج والمضمون، وطبيعة الأساليب المتَّبعــة فــى إيصال تلــك المضاميــن، ومن ثمّ العمـل علـى تنقيتهـا، وتعديـل المنهـج أو تبديلـه بمـا يتناسـب والأهـداف، وإلَّا سـوف تنمـو الشخصيّة المتعلّمـة بنحـو مشـوّهِ فتعيـش الحيـرةَ والتـردّدَ فـي كلّ مفاصـل

فالسعى للإصلاح والتقدّم في أيّ مجتمع كان، لا بـّـد أن يسـبـقه تحديــد الرؤيــة الّـتــيّ يـراد لهــا أن تكــون محوريّــةً فــى الذهنيّــة المجتمعيّـة، ومـن البـدء فـي إصـلاح عمليّـة التفكير من خلال التركيز على المنهج الّذي يؤمّن لنا وصول تلك الفكرة والرؤية بسلامة ودون تشـويه إلـى الذهنيّــة المجتمعيّــة وتثبيتها فيهًا؛ فإذا ما تمكّنًا من ذلك . ... حينها نتمكّـن مـن ً إنتـاج نظـامٍ مجتمعـيًّ متماسك فكريًا.

فالاستقرار والأمـن الفكـريّ يتأثـر بمـدي انسجام الرؤيــة مـع المنهــج الموصــل إليهــا، فمـن كان يؤمـن - مثـلًا - بفكـرة مبدئيّــة المـادّة وأصالـة المنفعـة المادّيّـة ومحوريّـة اللذائـذ الحسّـيّة، فإنّ ما يناسـبه هـو تكريسُ حالـة الحـسّ والاتّـكاء على المنهـج التجريبيّ والاستقرائي؛ باعتباره الطريـقَ المـؤدّى إلى تحصيل تلك الأهداف المنسجمة مع

أمّـا مـن كان يؤمـن بالرؤية الإلهيّــة، ويهدف إلى تشييد نظام قائـم علـى أسـاس أنّ الواقـع أعـظم مـن الّمادّة، وَأَنّ الأهــداف تتجاوز أَفْـق المنافّع المادّيّـة، فينبغي عليـه البحث عـن منهـج معرفـيّ يـؤدّي إلـي هـذه الرؤيــة وإلى تلكُّ الْأهداف وينسجم معهـــا؛ لأنَّ المنهج الحسّى التجريبيّ قاصرٌ عن الإيفاء بهـذه المطالب والحكـم عليهــا نفيًــا أو إثباتًــا. لـذا فـإنّ أكثـر مـا ينبغـى التركيـز عليــه ومعالجته في الواقع التعليميّ هو المنهج

هذه سير ستة من الفقهاء الابطال، يجمع

بينهم أنهم جميعا من الشيعة الامامية او

الاثنى عشرية، ويجمع بينهم انهم جميعا

عاشوا على هذه البقعة من أرض الشام،

التي آل أمرها الي ان صارت دولة تحمل اسم

الجمهورية اللبنانية، ويجمع بينهم انهم،

فوق ذلك كله، بالنسبة لمنظور الكتاب، أنهم

ـقراءة في كتاب

حميعا أبطال.

الَّـذي تقـوم عـلـي أساسـه عمليّـات التفكيـر، والَّذي يطلق عليه (المنهج المعرفيّ)، فبإصلاحه تسهل عمليّة إصلاح المنظومة الفكريّــة بالنحــو المطلوب، وتنشــأ الشـخصيّـة وفق المعادلات المتّزنة والسليمة المنسجمة مـع الرؤيــة الفلســفيّـة أو الفكــرة المحوريّــة، وبالتالــي تكــون ذات تأثيــر إيجابــيِّ فاعل في الحركــة التكامليّــة للمجتمع والســلوك الـفرديّ

إنّ الناظـر للواقـع التعليمـيّ فـي بلداننــا

## ■ واقع التعليم الدينيّ

العربيّـة والإســلاميّة - لا ســّيما التعلـــم بوصلة الهدف، وكأنّ ألمناهج الدينيّة كتبت لإيصال رسالةٍ واحـدةٍ، وهـى أنّ هنـــاك شــيئًا ما اسمه (ديـنُ)، ولكـن ما هـي حقيقـة هذا الدین؟ وما هـی مبادئـه؟ وهـل هـو علـمُ أو ليـس بعلـم؟ وهـل لـه منهـجُ فـي إثبـات مسائله؟ وهُـل لمنهجـه قيمـةُ علميّـةُ؟ كلُّ هــذه الإســئلة لا يجــد المتعلُّــم أجـوبــةً عنهـا إطلاقًـا؛ الْأمـر الّــذي يؤثّـر ســلبًا عــــى بناء شخصيّته الفكريّـة والعلميّـة، ويجعلها تعيـش حالـةً مـن الاضطـراب والازدواجيّـة، فمن جهة يـرى العلـوم الطبيعيّــة التــى يدرسها تخضع لمعيـار الحـسّ والتجربة، وهو منهجُ رصيـنُ فـي إثبـات الواقـع المحسـوس أو المـادّيّ، ومـن جهــة مسـائل الدين يــرى أنّه ملـزمُ بالتصديـق بنصـوص يكـون الطريق إلى مؤدّاهـا شـيئا مجهولًا اسـّـمه (الوحى)، فليس لهـذا الوحــى طريــقُ حسّــيُّ، ولا يقـع تحــت التجربة لكي يتعاطى مع المعارف الناتجة عنه، فمسألة الإيمان بتلك المعارف تحتاج إلى طريـق غيـر الحـسّ والتجربـة، وأيّ طريق غير الحسُّ والتجربة ليس لـه قيمـةُ علميّةُ بنظر المتعلُّم، خصوصًا وأنَّـه قـد تعلُّـم منذ الصفوف الأولى - فـى درس العلوم بالتحديد - أَنَّ العالـم عبـارةُ عـن وجــوداتِ أَربعــةِ لا خامس لها (الجماد والنبات والحيـوان والإنسان)، وليـس ثمّـة وسـائل إدراكِ لهـذه الوجـودات غيـر الحـسّ والتجربـة؛ فلـم يعهد منهجًا علميًّا يتـمّ تحصيـل المعـارف به غير الحـسّ والتجربــة، وبالتالــى فــإنّ أيّ فكــرة وراء هـذا تُعـدّ خروجًـا عـن الضوابـط والمعاييـر العلميّــة حسـب منظــاره.

وفـى الواقـِع أنّ الديـن - بوصفـه مفـردةً تعليميّــةً - أقحــم فــى التعليــم المدرســيّ دون دراسـة مسبقة وبـدون تحديـد هـدف استراتيجيِّ، ويبدو أنّ سبب طرح الدين مادّةً علميّـةً جاء لإرضاء المجتمعات الإسلاميّة الّتي رفضت إرسال أبنائها إلى المـدارس الحديثة إبّان غلق التعليم التقليديّ (الكتاتيب) من قبل الاستعمار الاستيطاني؛ فالتعليــم التقليديّ كان يعتمــد القرآن واللغة العربيّــة أساسًــا فــى التعليــم، بينمــا المدارس الحديثـة لـم تأخـذ فـى حسـابها تعليـم الديـن؛ لَأنَّها تهدف إلى نشـر النزعــة المادّية، والمنهج الوضعـيّ الّـذي لا يـرى أيّ قيمـةٍ للمعرفة الدينيّة الميتافيزيقيّة والقيم

الإنسانيّة العليا. ولأنّ الديـن أقحـم بشـكل غيـر مناسـب بين المــوادّ العلميّــة فــى المــّدارس الأكاديَميّــة؛

يعيش فيها ومقتضياتها. وذو القدرة على

التماهي معها، والعمل بما تتطلبه وتقتضيه.

ستة فقهاء أبطال

فقد أصبح مادّةً هجينةً غير منسجمة مع النظام المدرسيّ؛ الأمر الّـذي جعـل هذه المادّة مصدر إزعـاج للمتعلّمين وليـس لها أيّ جاذبيَّةِ؛ لـذا نجـدً أنَّ الَّـذي يكلُّـف بتدريـس التربيــة الدينيّــة مــن أضعـف المعلّميــن، وليـس بالضـرورة أن يكــون متخصَّـــا بهــذه المعرفة، ولا ضـرورة لإيمانه بالديـن، وكثيرًا ما شاهدنا وسمعنا أنّ هناك من يـدرس التربية الإســلاميّة ولديــه نزعــةُ ماركسـيّةُ مادّيــةُ! وقـد لا يؤمـن بوجـود إلـه فضـلًا عـن الديـن! وليـس مـن المسـتبعد أن تكـون ثمّــة نوايــا مسبقةُ لكلُّ هـذه المفارقـات؛ وذلـك لإظهار الديــن بصــورة هزيلــةِ مشــوّهةِ، لا يعتنقــه إِلَّا المتخلَّفون الَّذيـن لا تهمَّهـم المعاييـر

والمشكلة تكمـن - مـن وجهة نظرنـا - في عـدم وضـوح الرؤيـة لـدى المتصدّيـن لكتابــة المناهج الدينيّــة فــى المــدارس الأكاديميّــة، والشاهد على ذلك هو عدم تفريقهم بين الدين كطقوس ومواعظ وتعاليم ينتفع بهـا المؤمنــون فــى سـلوكهم، وبيــن الديــن كعلم لـه معيـاره ومنهجه الرصيـن في إثبات مسائِّله، ولـه علمُ آلـيُّ يتقدّم عليـه ويتكفّل إثبات مبادئه.

فما يطرح اليـوم فـى المـدارس عبـارةُ عـن مواعـظ وطقـوس لا يجـد المتعلّـم فيهـا جاذبيّـةً ولا يحفظُها إلَّا لأداء الامتحـان ونيـل الدرجـة، فليـس لمـا يطـرح أيّ علاقـةٍ بالعلـم الدينــيّ؛ لافتقــاره لأهــمّ العناصــر المقوّمــة للعلـم، ألا وهــو المنهــج المتّبــع فــي إثبــات

فالمناسب للتعليـم المدرسـيّ الأكاديمـيّ هــو أن يكــون التعليــم الدينــىّ علمًــا معياريًــا يتــمّ فيه إثبات مبــادئ الدين ومســائله، وهذا ما يتطلُّب تشخيص المنهج في مراحـل التعليم الدينى كافّـةً.

## ■ رؤيتنا في التعليم الدينيّ

فــى الحقيقــة لدينــا رؤيــةُ مقترحـــةُ فــى التعليـم الدينـيّ، وهـي أن تكـون مـادّة التربيــة الإســلاميّة علــى مســتوياتِ ثلاثــة ىـى: التربيــة الفكريّــة، والتربيــة الســلوكيّـة والتعليـم الدينـيّ.

المستوى الأُوّل (التربيــة الفكريّــة): وهــذا يعدّ من أهمّ المستويات على الإطلاق، بـل هـو الركيـزة الأساسـيّة فـي البنـاء الفكريّ عامّـةً؛ إذ يـدرس الطالب فـى هـذا المسـتوى أصـول التفكيـر وقواعـده ومناهجــه، بنحــو يتناسب مع كل مرحلةٍ عمريّةٍ؛ وذلكُ لتعريـف الطالب أنّ المنهـج الموصل للحقائق ليـس منحصرًا في المنهج التجريبيّ الحسّـيّ؛ تمهيـدًا لقبــول المسـائل الإلهيّــة وتفاصيــل العقيدة، ومن الخطا الفادح أن يدرس الطالب العقيدة والمعارف الدينيّــة قبــل أن يــدرس أصــول التفكيــر ومناهجــه؛ لأنَّه ســوف يكــون بعــد ذلـك أحــد شـخصين: إمّـا مفـرطُ متزمّـتُ متعصّبُ، وإمّـا مفـرّطُ متنكّـرُ للديــن وزاهـدُ فيــه، والسـبب مـا أشـرنا إليــه سـلفًا؛ لأُنَّ الطالب إمَّا أَن يتشبَّث بما تلقَّاه تقليديًّا فيعيـش الانغـلاق ولا يتحمّـل أيّ نقـاش فيما اعتقده، وإمّا أن يتمسّك بالمعيار التُجريبيّ الحسّـى والمنطـق الوضعـى؛ فيسـتخفّ

بالمسائل الماورائيّـة ويعدّهـا قضايـا ليـس ذات معنَـى، ولا قيمـة علميّـةُ لهـا. لـذا ينبغـى أن تبـدأ التربيــة الفكريّــة مــن

المرحلـة الدراسـيّة الأولـي وتسـتمرّ إلـي الأخيـرة، وبحسـب المسـتويات العمريّة، ففي المرحلـة الأولـى والثانيـة والثالثـة يركّـز علـى تقويــة القــدرات الحسّـيّة والخياليّــة، وفــى المرحلـة الرابعـة والخامسـة والسادسـة يركّـز على تقويـة القـدرة الوهميّـة، ومـا بعد هذه المراحـل يركّــز علــى تقويــة القــدرة العقليّــة التحليليّــة، ولأهمّيّــة التربيــة الفكريّــة يُلــزم الطالب بامتحانات فيهـا؛ لأنَّها بمنزلـة المادّة الخــام والأســاس لتشــكيل الرؤيــة الفكريّــة العقديّــة وبنائهــا بعــد ذلـك، ولا ضيــر بــأن يشترك في هذه المادّة التعليميّـة أبناء جميع الأديــان والمذاهــب؛ لأنّهــا إنســانيّةُ عامّـةُ غيـر مقيّـدةِ بديـن أو مذهـب أو أيّ

حيثيّةِ أخرى.

المستوى الثانــى (التربيــة الســلوكيّـة): وهـى عبـارةُ عن النشـاط والممارسـة العمليّة للديـن، ويشـمل الأخـلاق والطقـوس الدينيّــة ذات السمة المتّزنـة، وهـذه لا تكـون عـن طريـق التعليـم والتحفيـظ، بـل عـن طريـق الممارســـة العمليّـــة. ولا بــدّ للتربيـة الســلوكيّـة مـن الاسـتمرار طـول المسـيرة التعليميّــة من المرحلـة الأولـى إلـى المرحلـة الأخيـرة فـي الإعداديّـة؛ لمـا لهـا مـن تأثيـر إيجابـيُّ علـى نفسـيّة المتعلّـم وطريقــة تعاطيــه مع محيطـه، وليـس فـى هـذا المسـتوى أيّ متحان، بل تكون عبارة عن ممارسة عمليّة تحـت إِشـراف أحـد المعلّميـن الّذيـن يشـهد لهــم بالالتــزام الدينـــىّ والأخلاقـــيّ، المهــمّ أن يكـون المشـرف مرشـدًا ديّنًـا وخلّوقًـا ويصلـح أن يكــون قــدوةً للتلاميــذ.

المستوى الثالث (التعليم الدينــيّ): يتعلُّـم الطالب في هــذا المســتوى كيفيّــة تفعيــل السلوك الفكريّ حسب ما أخذه في المســتوى الأوّل للاســتدلال عـلى أصــول الرؤيـة الدينيّــة وأحكامها، ومصادر الشــريعة وأصولها وأحكامها، وأصـول التفسـير وأحكامـه، كلّ هـذا يُعلَّـم بنحـو يتناسـب والمرحلـة العمريّة

والتعليم الديني يبدأ من مراحل متأخّرة نسبيًا كالمرحلـة المتوسّطة مثـلًا؛ لأنّهـا تحتـاج إلـي مقدّمـاتِ يطويهـا الطالب فـي التربيــة الفكريّة في المســتوي الأوّل، فمرحلة التعليـم الدينـيّ مـن أصعـب المراحـل علـي الطالب، ولا بـدّ أن يكـون فيهـا امتحانــاتُ. وقبل البدء بهذا المشروع تجدر الإشارة إلى ضرورة تجنّب إقحـام النصـوص الدينيّة بدون

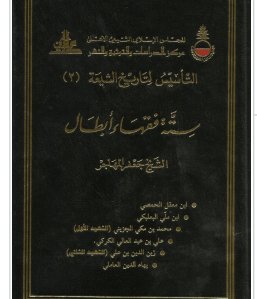
منطق فهم النصّ؛ لأنّـه يؤثُّر سلبًا على البناء الفكـريّ للمتعلّـم، خصوصًـا وأنّـه قــد تربِّى على منَّهج تعليميٌّ قائم على الحسّ والتجربـة، لا ينفِّع معـه إقحـاًم النصـوص الدينيّــة؛ وبالتالــي فــإنّ المتعلّــم لا يتفاعــل معها إلَّا بنحـو تقليـديِّ سـاذج، ولا يـرى فـي نفسـه بحسـبُ الواقـع إيمانًـا بُهـذه المعـارف بقدر إيمانه وتصديقه بالمعارف الحاصلة لديـه مـن طريـق الحـسّ والتجربـة. نعـم، قد يتعاطف ويتعصّب للمعارف الدينيّـة لأنّها تمثُّـل رمزيَّةً معيّنةً في نفسـه؛ كونه توارثها مـن آبائه وممّـن يحبّهم ويرتبط بهـم ارتباطًا عضويًا، ولكن في المحصّلة قد يصبح هذا النمط وبالا على مجتمعه، ولعلّنا نشاهد الكثير من هذه النماذج في ساحتنا العربيّة عمومًا والعراقيّـة خصوصًا، مـن الَّذيـن هـم ضحيّــة الانحــدار المنهجــيّ فــي التعليــم.

فإذا ما أردنا إيصال المعارف الحقَّـة الَّتـي ترتبط بما وراء الطبيعـة، فعلينـا أن نوجّــه ذهـن المتلقّـى إلـى تلـك الجهــة، وهــذا لا يمكـن إلَّا مـن خــلال بنــاء عمليّــة التفكيــر لديـه وفـق المنهـج العقلـيّ الواقعـيّ، ضمن إطــار (التربيـــة الفكريّــة) الّتــي أشــرنا إليهــا سلفًا، بعد ذلك لا نحتاج إلى عمليّة تكثيف النصــوص الدينيّــة، بــل إنّ المتعلّــم ســوف يصــل إليهــا بشــكل طبيعــيِّ وممنهــج.

مـن هنــا ندعو إلــــى ضــرورة إعــادة النظّر في التربيــة الدينيّــة، وأن نطلــق مشــروع التربيــة الفكريّــة كمقدّمــةِ للتعليــم الدينـــى؛ ليتنبّــه المتعلّـم إلـى أنّ الحـسّ واحــدُ مــن مصــادر معرفتـه، وأنّـه ليـس المصـدر الوحيـد، وقـد وضعت هـذه الفكـرة قيـد الدراسـة الجدّيّـة فـى مشـروع (مؤسّسـة الدليــل) الواعــد.

ونهيب بالمعنيّين وأصحاب الشأن أن تكـون لهـم وقفـةُ جـادّةُ لإعـادة النظـر فـي مفردة التعليم الديني؛ ليتسنّي طرحه ضمـن رؤيــة واقعيّة وفــى قالب عـلمـــى متين؛ ليكسب ثقــة المتعلّــم أوّلًا ويحَظــى باحتــرام المعلِّم ثانيًا، لنصنع جيلًا متَّزنًا ومجتمعًا

المصدر: مؤسسة الدليل



الكثيرة المتشعبة؛ ويحسن قيادة من معه في ذلك الطريق، بحيث لايشرد عنه الا من

قد تراه معلما مرشدا، وقد نراه في صورة المجاهد المكافح، او في صورة الانسان الانقلابي الذي يترك من بعده عالما غير الذي دخل فیه، ولکننا قد نراه فی صورة معکوسة، بالقياس الى المعنى الذي قدمناه للبطولة. فكأنك تنظر الى معنى البطولة في مرآة. أمرؤ اختار ان يعمل عكس التيار الاقوى في

عميت منه البصيرة.

على هذا فإنك ترى البطل في صور شتى؛ البطل هو ذلك الانسان الطليعي ذو القدرة على إدراك خصوصيات اللحظة التاريخية التى وذو القدرة ثالثا على إغراء الناس على السير خلفه في الطريق الذي اختاره. إنه كالدليل، يحسن بطريقة ما معرفة الطريق الصحيح، او الذي يجب ان يكون صحيحاً، من بين الطرق

زمانه، لمجرد انه رأى الحق او الرشد فيما اختار، دون حسبان القوى التي عليه أن يواجهها. الامر الجامع بين كل هاتيك النماذج ان البطل، الى أي نموذج انتمى، يعمم نفسه، يسحب وراءه الاخرين، يجعل من انموذجه الشخصى نهجا وخطا عاماً. تلك هي ميزته، وذلك هو ما يمنحه سمته وشعاره، بحيث يصح ان يسمى بطلا.

من مقدمة كتاب (ستة فقهاء أبطال) للشيخ د.جعفر المهاجر.